## **POURIM**

Selon l'enseignement du Rav Yéhouda Askenazi (Manitou)



## POURIM: LE JUDAISME ET L'ÉMERGENCE

### **DE LA 'QUESTION JUIVE'**

Jusqu'à la fin de la période du premier temple, 4 siècles avant l'ère actuelle, c'était le temps des Hébreux. L'exil de Babel, en effet, met fin à la période hébraïque et ouvre le temps du judaïsme, plusieurs siècles donc avant l'ère chrétienne. Les principales communautés juives se trouvent à cette époque dans les 127 provinces de l'Empire perse, de l'Inde à l'Éthiopie, comme le dit le premier verset du livre d'Esther. Et voici que dans cet Empire, au temps du ministre Aman, se pose la question du 'statut des juifs', la 'question juive'.

... la question du 'droit de vivre' est posée à ce peuple dès la première fois où les pays où il vit se constituent en Etat centralisés, en Empire. Le livre d'Esther en donne le schéma essentiel; c'est une question qui s'impose aux juifs dans l'alternative suivante : ou bien renoncer à la spécificité qui les identifie, ou bien être condamnés à la destruction, à ce que l'on a nommé dans les temps contemporains 'la solution finale'.

- 1. Quand est né le Judaïsme? Pensez-vous à un personnage ou à un évènement fondateur?
- 2. Manitou distingue le temps des hébreux du Judaïsme. Quand est né le Judaïsme pour lui et quel en est l'évènement fondateur ? Est-il le même que celui que vous aviez choisi ?
- 3. A vos yeux, êtes-vous des hébreux ou des juifs, selon la définition de Manitou ?
- 4. Expliquez et discutez les mots suivants : 'ou bien renoncer à la spécificité qui les identifie, ou bien être condamnés à la destruction, à ce que l'on a nommé dans les temps contemporains 'la solution finale'.

## Texte du Talmud de Babylone, 13b



'On consulta le Pour, c'est-à-dire le sort'(Esther 3,7). Une baraitha enseigne: Lorsque le sort tomba sur le mois d'Adar, Aman se réjouit fort, car il se dit: 'c'est justement le mois où Moïse, leur maître, est mort'. Mais il ignorait ceci: s'il est vrai que Moïse notre maître est mort un sept Adar, il est né aussi le sept Adar.

Pourquoi Aman se réjouit lorsque le sort tombe sur le jour de la mort de Moïse?



oici sous quelle forme le midrash raconte l'entreprise d'Aman : celui-ci décide de demander au sort quelle est la période favorable à la fin du peuple juif, et le sort désigne le mois de Adar qui est apparemment la fin de l'année juive. La commémoration du début de l'histoire d'Israël est en effet au mois de Nissan avec la sortie d'Égypte et le cycle de durée qui s'ouvre en ce temps-là aurait donc sa fin symbolique au mois de Adar. Comme les autres cultures, comme toutes les autres civilisations, l'histoire a'Israël aurait, selon Aman, un début et une fin...et, ajoute le midrash, Aman est d'autant plus assuré de la faveur du sort pour son projet que c'est précisément au mois de Adar qu'a lieu la mort de Moïse.

#### POURQUOI LES CIVILISATIONS FINISSENT-ELLES PAR DISPARAÎTRE?

La chute de l'Empire romain ou la disparition des Mayas sont-elles un fait avéré ou un fantasme?

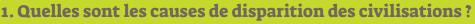
#### Le géohistorien Christian Grataloup fait le point sur ces problèmes d'interprétation.

Et dans ce tour du monde civilisationnel, il avait défini cinq facteurs entrant en jeu pour expliquer ces disparitions:

- Des dommages environnementaux,
- Un changement climatique.
- Des voisins hostiles,
- Des rapports de dépendance avec des partenaires commerciaux,
- Les réponses apportées par une société, selon ses valeurs propres, à ces problèmes.













#### LE SENS DE POURIM – L'ETERNITÉ D'ISRAEL

'La joie de Pourim, c'est donc, dans la joie même de la survie, l'expérience du mystère de l'eternité d'Israel'. **Source** : YEHOUDA LEON ASKENAZI, KI MITSION TOME 2, Pourim, ou le mystère de l'eternité d'Israel, p. 153-156

Auteur: Rav Dr Mikhaël Benadmon | Direction Lamorim-UnitEd: Hana Dorsman - Hélène Mergui - Eliezer Schilt Design graphique: Twindesigners.com | www.lamorim-united.org | info@lamorim.org | © Tous droits réservés

















# LA RÉVÉLATION DANS UN MONDE SANS PROPHÉTIE, Pourquoi les Mishloa'h Manot?

## וּמְשָׁלוֹחַ מַנוֹת אִישׁ לְרֵעֵהוּ

'Et envoi de parts de nourriture, chacun à son prochain' (Esther 9, 22)

## וָאָהַבְתָּ לְרֵעֵךְ בָּמוֹךְ

'Tu aimeras ton prochain comme toi-même' (Lévitique 19, 18)

- 1. Quelle est la signification de l'envoi de mets les uns aux autres 'Mishloa'h Manot' alors qu'il y a déjà l'institution du Mishté (festin) de Pourim ?
- 2. Quel est le terme hébraïque qui désigne le prochain dans ce verset ?
- 3. Quel est le terme hébraïque qui désigne le prochain dans le verset du Lévitique ?



partir de cette correspondance, la tradition établit une relation importante. L'on sait en effet que l'époque où se passent les événements commémorés par la fête de Pourim est celle de la fin de la révélation prophétique. Le temps de Mardochée et d'Esther est en effet le temps des derniers prophètes hébreux. Et c'est là que se constitue la première communauté juive de diaspora, dans le sens strict, où se perpétue la survie d'Israël dans la dimension d'une fidélité absolue à la loi de Moïse, en dépit de la dispersion. Or, le livre de l'Exode décrit en ces termes la révélation à Moïse:

## וְדָבֶּר ה׳ אֵל משָה פַּנִים אֵל פַנִים כַּאָשֶׁר יִדַבֶּר אִישׁ אֵל רֵעֵהוּ

'Et Dieu parlait à Moïse comme parlerait un homme à son ami, à son prochain'



C'est en tout cas dans la lecture habituelle de ce verset. Une lecture plus attentive mène à découvrir le secret de la perpétuation de la révélation elle-même après le temps de la dispersion. Il réside précisément dans l'amitié entre les hommes, car ce verset de l'exode signifie plus littéralement :

## Et Dieu parle à Moise מְשָה בּאֲשֵׁר בּאֲשֵׁר qu'un homme parle à son ami יְדַבֵּר אִישׁ אֶל רֵעֵהוּ



C'est la parole vraie, d'amitié vraie, qui devient dès lors le véhicule de la parole de Dieu à Moise.

> **Source :** YEHOUDA LEON ASKENAZI, KI MITSION TOME 2, Pourim, La perpétuation de la révélation après la dispersion, p. 157-159

**Auteur :** Rav Dr Mikhaël Benadmon | **Direction Lamorim-UnitEd :** Hana Dorsman - Hélène Mergui - Eliezer Schilt **Design graphique :** Twindesigners.com | www.lamorim-united.org | info@lamorim.org | © Tous droits réservés















